PENERAPAN SYARIAT ISLAM DI INDONESIA
Oleh: H. A. Zahri, S.H, M.HI
(Wakil Ketua Pengadilan Agama Kabupaten Malang)

A. Pendahuluan

Kita sudah mafhum bahwa negara Indonesia bukan negara Islam 432
LY, tapi sering disebut negara Pancasila yang berbentuk Republik
Kesatuan, akrab dengan sebutan NKRI (Negara Kesatuan Republik
Indonesia)*. Mayoritas penduduknya beragama Islam, menurut data Dirjen
Dukcapil Kemendagri pada tahun 2024 jumlah penduduk Indonesia adalah
282.477.584 jiwa sebesar 87.08% atau 245.981462 beragama Islam,
merupakan negara berpenduduk muslim terbesar nomor 2 di dunia setelah
Pakistan.

Kendati bukan negara Islam, namun sebagian besar syariat Islam
telah berlaku di Indonesia, baik tanpa campur tangan kekuasaan negara
maupun dengan campur tangan kekuasaan negara melalui proses legislasi
oleh pembentuk undang-undang, maupun yurisprodensi oleh lembaga
peradilan.

Para ulama dan cendekiawan muslim terbelah menjadi dua terkait
dengan bentuk negara, dengan argumentasinya masing-masing.

1. Bahwa umat Islam harus berjuang membentuk Negara Islam agar Syariat
Islam dapat berlaku secara utuh/kaffah. Al Quran dan As Sunah dengan
tegas memerintahkan Umat Islam menegakkan syariat Islam/hukum Islam
dan taat pada ulil amri, meskipun tidak ada perintah mendirikan negara
Islam.

2. Bahwa bentuk negara atau nama negara tidak harus negara Islam, boleh
negara kebangsaan, kerajaan dsb yang penting nilai-nilai atau norma-
norma syarita/hukum Islam mewarnai peraturan perundang undangan dan
telah dijalankan oleh umat Islam. Negara Madinah bukan negara Islam,
tapi negara kesepakatan berdasarkan Piagam Madinah.

Terlepas perdebatan soal bentuk negara, apakah negara Islam,
khilafah atau negara kebangsaan yang menjadi pokok bahasan pada kajian
kali ini, apakah benar sebagian besar syariat Islam telah berlaku di negara
kita.

! Pada tanggal 3 April 1950, Natsir mengajukan Mosi Integral Natsir yang bertujuan untuk
memulihkan keutuhan bangsa Indonesia dalam NKRI yang sebelumnya berbentuk serikat.

Page | 1



B. Makna Syariat Islam Dalam Kajian Fikih

Dalam kajian fikih makna syariat dibedakan menjadi dua macam,
yakni syariat dalam arti luas dan syariat dalam arti sempit. Syariat dalam arti
luas identik dengan pengertian dinul Islam, sebagaiman pendapat berikut:

usu.u.mdu‘muﬁxua%mum&;&mm\mﬂu@mﬂy " mmJN;w&duj

A8 [adlal (Gsali ¥ Gudll 51 3a1 A5 ¥y Gadl a1 G day yi T Ay &)

Ibnu Hazm berkata: syarit adalah apa yang dlsyarlatkan oleh Allah Swt melalio

lisan para NabiNya dalam urusan agama, sesuai firman Allah swt: Artinya:

Kemudian Kami jadikan kamu berada di atas suatu syariat (peraturan) dari

urusan (agama itu), maka ikutilah syariat itu dan janganlah kamu ikuti hawa
nafsu orang-orang yang tidak mengetahui.-surat-al-jatsiyah-ayat-18.

Mu;bh‘gu\ﬂ\uﬂm\d}\uy\ elu‘g‘\.dsw\u.\ag.\m‘\.a;h@m (‘_,A)a.u\!\u.ml\ 5\) u.a.ﬁ\
ehba\‘g ‘aM.ué AL\d! CM u\JLuJYU ‘_,AUJU JAU‘X\ Y [Mﬂd\ ‘5\] M\ e

Agama, yakni agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad saw, ialah apa
yang diturunkan Allah di dalam al-Quran dan yang tersebut dalam Sunnah
yang shahih [maksudnya magbulah, sesuai angka 1 di atas], berupa perintah-
perintah dan larangan-larangan berupa petunjuk untuk kebaikan manusia di
Dunia dan Akhirat.

Syariat dalam arti luas yang identik dengan Dinul Islam memiliki
pengertian mencakup seluruh aspek/bidang ajaran Islam, baik akidah, ibadah
maupun akhlak dan lainya, sepanjang datangnya dari Allah Swt dan
RasulNya. Sementara syariat dalam arti sempit hanya mencakup aspek atau
bidang ibadah, baik ibadah mahdhah/ibadah ritual maupun ghoiru
mahdhah/ibadah sosial. Pedoman Hidup Islami Warga Muhammadiyah
(PHIWM), dinul Islam atau syariat \islam dalam arti luas itu dipetakan menjadi
empat bagian, vyaitu: 1) akidah: sesuatu yang berhubungan dengan
kepercayaan dan keyakinan; 2) akhlak: sesuatu yang berhubungan dengan
pembentukan ka mental; 3) ibadah dan 4) muamalah.

Putusan Majelis Tarjih dan Tajdid Pimpinan Pusat Muhammadiyah
mendefinikan ibadah sebagai berikut:

 Lalay dae A3 E LA 4 O3 Ly Jaadiy 413 lind g afu\ Jumaly A ) O8N (A 3alali
MWQUMSJuMJuLuJuLFQ&JM\ElﬁhMM\Jc&JM\MUJ\J&JSMMU

Ibadah ialah bertagarrub (mendekatkan diri) kepada Allah dengan jalan
mentaati segala perintah-Nya, menjauhi largangan-larangan-Nya dan
mengamalkan segala yang diidzinka-Nya. Ibadah itu ada yang umum dan ada
yang khusus. Ibadah yang umum ialah segala amalan yang diidzinkan Allah.
Ibadah yang khusus ialah apa yang telah ditetapkan Allah perincian-
perinciannya, tingkah dan cara-caranya yang tertentu.”(Qarar Majlis Tarjih
Muhammadiyah)

Dari ta’rif tersebut jelas, bahwa seorang muslim segala sepak
terjangnya di atas planet bumi ini secara keseluruhan, yang meliputi: aktifitas
pikiranya, perasaanya, gerak anggota tubuhnya selama 24 jam dalam segala

Page | 2



aspek kehidupannya ( ekonomi, sosial, budaya, politik, iptek dan sebaganya)
adalah ibadah. Singkat kata, ibadah bukan hanya urusan shalat, puasa dan
sejenisnya, tapi semua aktifitas yng diizinkan oleh Allah dan kita nawaitukan
karenaNya.

Maka tidak benar pendapat yang menyatakan: “ibadah, ya ibadah;
bekerja, ya bekerja.” Islam tidak pernah memisahkan ibadah dengan bekerja.
Faham yang memisahakan antara bekerja dan ibadah, urusan dunia dan
akhirat, urusan agama dan negara adalah faham sekuler (sekularisme).
Sekularisme berasal dari Barat, yang merupakan buah kegagalan “gereja”
menjawab tantangan zaman seiring perkembangan ilmu pengetahuan dan
tehnologi.

Ibadah ghoiru mahdhah/ibadah sosial atau disebut juga mu’amalah
duniawiyah dirumuskan:

LY aday Eag al o 53aY 3h ALY el Ale] Al anta 4l 8 LEAN el NA0 - L

Dunia: Yang dimaksud “urusan dunia” dalam sabda Rasulullah saw, “Kamu
lebih mengerti urusan duniamu” ialah segala perkara yang tidak menjadi tugas
diutusnya para Nabi (yaitu perkara-perkara / pekerjaan-pekerjaan / urusan-
urusan) yang diserahkan sepenuhnya kepada kebijaksanaan manusia).

Sementara pemahaman syariat dalam arti sempit (ibadah dan
muamalah) melahirkan disiplin ilmu yang disebut ilmu fikih, yang menurut
Imam Syafi’l dirumuskan sebagai berikut:

Aleal) Ao i) alSall alal) 14dly slalall dio odny ) sgedial) iy jacilly 4R8N ) Aas ) ELAY G e
Aluadtl) Lty (e i€l
Imam menyatakan bahwa pengertian fikih yang masyhur dikalangan ulama
adalah ilmu mengenai hukum-hukum syariah yang praktif (ibadah dan
muamalah) yang digali dari dalil-daliinya yang terperinci. Dijelaskan lebih
lanjut:
el (g, N iy R 5y, ah s 5559 il G O Sl Gy
(15 /1) - Adaall plsal) Ana il gt 5 cdlalas y cilaSUs: )

Masalah figh yang berkaitan dengn akhirat disebut figh ibadah dan yang
berkaitan dengan masalah dunia dibagi menjadi munakahat, muamalah dan
pidana’.

Setelah dijelaskan pengertian syariat dalam arti sempit dan kaitanya
dengan fikih, maka dapat diambil kesimpulan bahwa hubungan antar syari‘ah
dan fikih sangat erat. Ada kecocokan antara syariat daan fikih dalam satu
sisi, namun masing-masing memiliki cakupan yang lebih luas dari yang lainnya
dalam sisi yang lain, hubungan seperti ini dalam ilmu mantiq disebut "umumun
khususun min wajhin" yakni; fikin identik dengan syari'ah dalam hasil-hasil
ijtihad mujtahid yang benar. Sementara pada sisi yang lain fikin lebih luas,
karena pembahasannya mencakup hasil-hasil ijtihad mujtahid yang salah
maupun yang belum dirumuskan oleh syariah.

Page | 3



Untuk lebih jelasnya dapat digambarkan beberapa perbedaan antara
syari’at dalam arti sempit dan fikih antara lain:

1. Kebenaran syariah adalah mutlak, sementara kebenaran berdasarkan
fikih adalah relatif.

2. Masa berlakunya syari’ah sepanjang masa sampai dengan hari Kiamat,
sedang fikih berlaku temporal, karena ketika fikih tersebut dimunculkan
sudah menuntut adanya pembaharuan/tadjid.

3. Syariah diperuntukkan kepada umat manusia seluruhnya/universal, fikih
berlaku lokal atau pada kalangan yang terbatas.

4. Syari'ah mengikat bagi semua orang Islam, fikih mengikat bagi orang
yang mengikutinya, kewajiban taat pada syariat adalah suatu
keniscayaan, sementara ketaatan pada fikihh hanya menimbulkan taqlid
bagi penganutnya.

5. Syariah, fikih, dan hukum Islam memiliki perbedaan dalam hal sumber,
cakupan, dan penerapan

Pakar hukum Islam kebanyakan mendefinisikan Hukum Islam identik
dengan fikih yang ruang lingkupnya ibadah dan muamalah. Namun ada
yang membedakan dasar pemberlakuannya, jika sudah menjadi undang-
undang negara atau qonun tidak masuk katgori fikih atau disebut fikih
negara.

C. Makna Syariat Islam Dalam Piagam Jakarta

Berikut isi Piagam Jakarta yang diubah:

1. Kata “Mukaddimah” di Piagam Jakarta diganti dengan kata “Pembukaan”.

2. Sila pertama Piagam Jakarta, yang berbunyi “Ketuhanan dengan
kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya” telah
diganti menjadi “Ketuhanan Yang Maha Esa.”

3. Perubahan kaliamat pada Piagam Jakarta yang berbunyi “Presiden ialah
orang asli Indonesia asli dengan beragama Islam” berubah menjadi
“Presiden ialah orang Indonesia asli.”

4. Tujuh kata pada sila pertama dhapus, maka dalam batang tubuh Pasal 29
berubah menjadi “Negara berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa.

Kronologi perubahan Piagama Jakarta yang ditulis pada buku sejarah
berawal dari seorang perwira utusan Angkatan Laut Jepang yang bertemu
Bung Hatta pada sore hari tanggal 17 Agustus 1945. Perwira itu
menyampaikan bahwa wakil-wakil umat Protestan dan Katolik yang berada
dalam wilayah kekuasaan Angkatan Laut Jepang sangat berkeberatan dengan
bagian kalimat dalam Pembukaan Undang-Undang Dasar, yang berbunyi,
‘Ketuhanan dengan kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-
pemeluknya”. Mereka sadar bahwa bagian kalimat itu tidak mengikat mereka,
namun dengan mencantumkan ketetapan seperti itu dalam pembukaan dan

Page | 4



dasar berdirinya suatu negara merupakan “diskriminasi” terhadap mereka
golongan minoritas.

Pada tanggal 18 Agustus 1945. sebelum sidang dimulai, Hatta
mengadakan pertemuan pendahuluan dengan 5 anggota PPKI, yaitu Ki Bagus
Hadikoesoemo, Wahid Hasyim, Mr. Kasman Singodimedjo, dan Mr. Teuku
Hasan. Pertemuan itu menyepakati untuk mengganti kalimat “Ketuhanan
dengan kewajiban melaksanakan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”
dengan kalimat “Ketuhanan Yang Maha Esa”. Anak kalimat Yang Maha Esa
itu diusulkan oleh Mr Kasman Singodimejo, yang menurut beliau adalah
tauhid.

Menyikapi penghapusan tujuh kata pada sila pertama dan diganti
Yang Maha Esa. kelompok Islam terbelah menjadi dua, yaitu kelompok
realistis dan idealis. Kelompok realistis berpandangan bahwa Syariat Islam
itu memang harus dan wajib diberlakukan, dan bahkan sesungguhnya ia
memang berlaku sampai kapanpun dikalangan umat Islam. Kedudukan syariat
Islam tidaklah perlu diperjuangkan lagi secara politik, karena dengan
sendirinya sudah berlaku seiring dengan dianutnya ajaran Islam oleh sebagian
terbesar penduduk Indonesia. Syariat Islam adalah jalan hidup yang berlaku
bagi setiap orang yang mengimaninya. Syariat Islam berlaku bagi setiap orang
Islam, terlepas dari kenyataan ada atau tidak adanya negara. Kedua,
kelompok idealis yaitu kelompok yang berpendapat bahwa pemberlakuan
syariat Islam dikalangan masyarakat yang mayoritas penduduknya menganut
agama lIslam merupakan kewajiban yang mutlak sifatnya. Syariat Islam
dipersepsikan secara ideologis. Bahkan mempersepsikan syariat Islam secara
sempit dengan lembaga hukum potong tangan, hukuman rajam bagi para
penzina, hukuman gishash bagi para pembunuh, dan sebagainya.

Prof. Dr. KH. Din Syamsudin, pada kesempatan ceramah di Unmuh
Jember tanggal 23 Desember 2024, memberikan penjelasan bahwa yang
dimaksud syariat Islam itu adalah syariat Islam yang telah berlaku di
Kesultanan Islan saat itu, yakni sebatas hukum keluarga atau ahlu
syahsyiyah.Olehnya, ketika tujuh kata itu diganti dengan frasa Yang Maha Esa
itu lebih luas dan meliputi. Jadi ini insiden perubahan yang mengadung
berkah.

Dalam perjalanan sejarah selanjutnya, ormas besar NU dan
Muhammadiyah telah menentukan sikap politiknya terhadap bentuk negara.
Keduanya menyatakan bahwa label negara tidak harus Islam, namun yang
utama bahwa syariat Islam dalam makna nilai atau prinsip Islam berlaku dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara.

Hal demikian terkonfirmasi ketika Forum Konferensi Alim Ulama
Nahdlatul Ulama (NU) di Cipanas tahun 1954 menetapkan Presiden RI saat
itu, Ir Sukarno, dan alat-alat negara bisa disebut B IAT
Aspan ngjjfbi‘ (penguasa pemerintahan secara darurat sebab kekuasaannya).

Page | 5



Bahkan belakangan di kalangan warga Nahdhiyin viral slogan “NKRI Harga
Mati”. Slogan ini dicetuskan pertama kali oleh Mbah Liem (KH. Moeslim Rifa’l
Imampuro), ulama besar, pendiri Pondok Pesantren Al-Muttagien Pancasila
Sakti (Alpansa) yang beralamat di Jalan Sumberejo Raya, Dusun Troso,
Kecamatan Karanganom, Kabupaten Klaten, Jawa Tengah, pada tahun
1990-an dan bergema sampai sekarang.

Sementara Muhammadiyah menetapkan Negara Pancasila sebagai
Darul Ahdi Wa Syahadah (s3l¢-dly 32l )18) sebagaimana telah diputuskan dalam
Muktamar Muhammadiyah ke 47 pada 3-7 Agustus 2015 di Makassar. Darul
ahdi artinya negara tempat kita melakukan konsensus nasional. Negara kita
berdiri karena seluruh kemajemukan bangsa, golongan, daerah, kekuatan
politik, sepakat untuk mendirikan Indonesia. Darul syahadah artinya negara
tempat kita mengisi. Jadi setelah kita punya Indonesia yang merdeka, maka
seluruh elemen bangsa harus mengisi bangsa ini menjadi Negara yang maju,
makmur, adil bermartabat.

Memang ada sebagian umat Islam sampai hari ini yang berpendapat
bahwa Umat Islam wajib membentuk negara khilafah yang dipimpin seorang
kholifah secara mendunia seperti kekhalifan Turky Usmani, jika ingin Syariat
Islam berlaku secara utuh dan murni. Kalau khilafah itu harus mendunia
secara politik praktis, bagaimana gelar Raja Jawa seperti Sultan Amangkurat
IV (1719-1724) raja keraton Yogyakarta bergelar Sampeyan Dalem Ingkang
Sinuwun Kanjeng Sultan Hamengku Buwana Senapati ing Alaga Abdur
Rahman Sayidin Panatagama Kalifatullah,”

.Penerapan Syariat Islam di Indonesia

Sebelum Indonesia merdeka bahkan sebelum Kolonial Belanda, telah
eksis Kesultatan Islam di Indonesia yang pada umumnya memberlakukan
syariat Islam, meskipun penerapannya berbeda-beda di tiap daerah dan
kerajaan menurut situasi dan kondisi pemimpin dan rakyat di masing-masing
wilayah.

Beberapa kerajaan atau kesultanan Islam yang menerapkan
syariat/hukum Islam antara lain: Kesultanan Samudera Pasai, Ternate,
Tidore, Gowa, Aceh, Demak, Mataram Islam, Cirebon, Banten dsb yang
hampir seluruhnya memiliki peradilan yang mengadili perkara perdata maupun
pidana.

Perkembangan hukum Islam pada masa penjajahan Belanda
mengalami degradasi karena adanya upaya intervensi Belanda terhadap
hukum Islam dengan menghadapkannya dengan hukum adat. Politik hukum
Belanda terhadap penerapan hukum Islam mengalami pasang surut, seiring
teori yang diberlakukan. Ada tiga macam teori, yaitu: receptio in complexu,
teori receptie dan teori receptie a contrario

Page | 6



Teori receptio in complexu oleh Prof. Mr. Lodewijk Wilem Christian van
den Berg, pakar hukum asal Belanda, menyatakan bahwa syariat Islam secara
keseluruhan berlaku bagi pemeluk-pemeluknya. Sehingga berdasarkan pada
teori ini, maka Pemerintahan Hindia Belanda pada tahun 1882 mendirikan
peradilan Agama yang di peruntukkan bagi warga masyarakat yang memeluk
agama Islam. Teori ini kemudian di tentang oleh Van Vollenhoven dan Snouck
Hurgronje sebagai pencipta teori baru yaitu teori receptie yang menyatakan
bahwa hukum Islam dapat diberlakukan selama tidak bertentangan atau
menyatu dengan hukum adat. Teori receptio a contrario. Teori ini menyatakan
bahwa hukum yang berlaku adalah hukum agama, sehingga hukum adat
hanya berlaku jika tidak bertentangan dengan hukum agama

Upaya sistemik yang kemudian di tempuh oleh Pemerintah Hindia
Belanda sebagai realisasi teori receptie ini ialah dengan berusaha
melumpuhkan dan menghambat pelaksanaan hukum Islam dengan cara
mengeluarkan hudud dan qishash dalam bidang hukum pidana dan
mempersempit berlakunya hukum muamalah yang menyangkut hukum
perkawinan dan hukum kewarisan.

Pelemahan hukum Islam dan lembaga peradilan secara sistematis
dapat dilihat dari kebijakan Pemerintah Kolonial Belanda, dimana kewenangan
menyelesaikan sengketa waris merupakan kewenangan Peradilan Agama di
Jawa dan Madura yang telah ada sejak zaman Kesultanan Islam. Oleh
pemerintah Hindia Belanda kemudian direduksi dengan dikeluarkannya
Staatsblad 1937 No. 116 yang merevisi Staatsblad Nomor: 152 tahun 1882.
Pasal 2 huruf a menyebutkan bahwa Peradilan Agama hanya berwenang
menyelesaikan perkara berkenaan dengan nikah, talak, rujuk dan perceraian
dan mempersaksikan bahwa syarat taklik sudah berlaku.

Ketentuan ini menuai protes dari kalangan tokoh Muslim, karena telah
melemahkan status dari lembaga Peradilan Agama dengan meniadakan
kewenangan bidang kewarisan. Setelah dilakukan protes oleh tokoh Islam
pemerintah Hindia Belanda tidak mencabut Staatsblad tersebut, tetapi
mengeluarkan Staatsblad 1937 No. 610, yaitu membentuk Mahkamah Islam
Tinggi dan juga membentuk Peradilan Agama di luar Jawa dengan sebutan
Kerapatan Qadi untuk tingkat pertama dan Kerapatan Qodi Besar untuk
tingkat banding. Kerapatan Qodi dibentuk di Kalimantan Selatan dan
Kalimantan Timur yaitu Banjarmasin, Martapura, Kandangan, Barabai,
Amuntai dan Tanjung.

Setelah kewenangan penyelesaian hukum waris, wakaf, harta bersama
berakhir dengan lahirnya Staatsblad tahun 1937 Nomor 116, kemudian
kewenangan ini muncul kembali setelah Indonesia merdeka berdasarkan
Peraturan Pemerintah Nomor: 45 Tahun 1957. Menurut Pasal 4 Peraturan
Pemerintah Nomor 45 Tahun 1957 Pengadilan Agama berwenang
menyelesaikan sengketa nikah, talak, rujuk, fasakh, nafakah, maskawin

Page | 7



(mahar), tempat kediaman (maskan), mut'ah dan sebagainya, hadlanah,
perkara waris malwaris, wakaf, hibah, sadagah, baitul mal dan lain-lain.

Peraturan pemerintah ini merupakan payung hukum pembentukan
Pengadilan Agama di luar Jawa dan Madura yang sekaligus menentukan
kewenangan absolutnya. Dengan lahirnya peraturan pemerintah ini muncul
dualisme antara pengadilan Agama di Jawa dan Madura yang tidak
mempunyai kewenangan menyelesaikan sengketa waris dengan Pengadilan
Agama di luar Jawa dan Madura yang berwenang menyelesaikan sengketa
waris. Perbedaan ini menimbulkan yurisdiksi yang berbeda pula, sengketa
waris orang-orang Muslim yang terdapat di luar Jawa dan Madura di
selesaikan di Pengadilan Agama, sementara itu di Jawa dan Madura masih
tetap diselesaikan di peradilan umum dengan mempergunakan hukum adat.

Sejak lahirnya Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989, Pengadilan
Agama di seluruh Indonesia meraih kewenangannya kembali untuk
menyelesaikan sengketa waris seperti yang pernah ada antara tahun 1882-
1937. Berdasarkan Pasal 49 Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang
Peradilan Agama mempunyai kewenangan dalam perkara perkawinan,
kewarisan, wasiat dan hibah yang dilakukan berdasarkan hukum Islam serta
wakaf dan shadagah.

Seiring perjalan waktu Undang-Undang No.7 Tahun 1989 tentang
Peradilan Agama diubah dengan Undang-Undang No.3 Tahun 2006 tentang
perubahan pertama UndangUndang No.7 tentang Peradilan Agama.
Perubahan ini memperluas kekuasaan Peradilan Agama, yang meliputi:

1. Dibentuknya peradilan khusus dilingkungan Peradilan Agama;
2. Diperluasnya kewenangan mengadili sengketa ekonomi syariah;

3. Diperluasnya kewenangan mengadili sengketa hak milik yang subyek
hukumnya orang Islam (transaksi pertama dalam perkara waris)
4. Dihapuskannya hak opsi (perkara waris berdasarkan agama pewaris)

Menyesuaikan dengan perkembangan hukum atau kebutuhan hukum
nasional, Undang-Undnng No. 7 Tahun 1989 diubah yang kedua dengan
Undang-Undang No. 50 Tahun 2009 tentang Perubahan kedua Undang-
Undang No.7 Tahun 1989. Pokok perubahan yang urgen adalah masuknya
lembaga Komisi Yudisial dan Peradilan Khuss di Aceh/Mahkamah Syr'yah,
berdasarkan Qanun Aceh Nomor 6 Tahun 2014 tentang Hukum Jinayat: Pasal
3 ayat 2: Jarimah sebagaimana dimaksud pada ayat (1) meliputi: a. Khamatr;
b. Maisir; c. khalwat; d. Ikhtilath; e. Zina; f. Pelecehan seksual; g.
Pemerkosaan; h. Qadzaf; i. Liwath; dan j. Musahaqgabh;.

Indoneia juga telah memiliki undang-undang mengenai zakat, wakaf
dan perbankan syariah, yakni: Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang

Page | 8



Pengelolaan Zakat, Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang wakaf
dan Undang-Undang Nomor 21 Tahun 2008 tentang Perbankan

Dari uraian tersebut, dapat ketahui bahwa hukum Islam yang telah
menjadi hukum positiffhukum negara sesuai ketentuan Pasal 49 UU NO.
07/1989 diubah pertama dg UU NO. 03/2006 dan kedua dengan UU
No0.50/2009, berbunyi, Pengadilan Agama bertugas dan berwenang
memeriksa, memutus, dan menyelesaikan perkara di tingkat pertama antara
orang-orang yang beragama Islam di bidang: a. perkawinan, b. waris, c.
wasiat, d. hibah, e. wakaf; f. zakat, g. infagq, h. shadagah, dan i.
ekonomi syari'ah.

Bidang perkawinan terdiri dari: 1. izin beristri lebih dari seorang, 2. izin
melangsungkan perkawinan bagi orang yang belum berusia 21 (dua puluh
satu) tahun, dalam hal orang tua atau wali atau keluarga dalam garis lurus ada
perbedaan pendapat; 3. dispensasi kawin; 4. pencegahan perkawinan; 5.
penolakan perkawinan oleh Pegawai Pencatat Nikah;6. pembatalan
perkawinan; 7. gugatan kelalaian atas kewajiban suami atau istri; 8.
perceraian karena talak; 9. gugatan perceraian;10. penyelesaian harta
bersama; 11. mengenai penguasaan anak-anak; 12. ibu dapat memikul biaya
pemeliharaan dan pendidikan anak bilamana bapak yang seharusnya
bertanggung jawab tidak memenuhinya; 13. penentuan kewajiban memberi
biaya penghidupan oleh suami kepada bekas istri atau penentuan suatu
kewajiban bagi bekas isteri. 14. putusan tentang sah atau tidaknya seorang
anak; 15. putusan tentang pencabutan kekuasaan orang tua; 16. pencabutan
kekuasaan wali; 17. penunjukan orang lain sebagai wali oleh Pengadilan
dalam hal kekuasaan seorang wali dicabut; 18. menunjuk seorang wali
dalam hal seorang anak yang belum cukup umur 18 (delapan belas) tahun
yang ditinggal kedua orang tuanya pada hal tidak ada penunjukan wali oleh
orang tuanya; 19. pembebanan kewajiban ganti kerugian terhadap wali yang
telah menyebabkan kerugian atas harta benda anak yang ada di bawah
kekuasaannya; 20. penetapan asal usul seorang anak dan pengangkatan
anak menurut hkm Islam. 21. putusan tentang hal penolakan pemberian
keterangan untuk melakukan perkawinan campuran; 22. pernyataan tentang
sahnya perkawinan yang terjadi sebelum Undang-undang Nomor 1 Tahun
1974 tentang Perkawinan dan dijalankan menurut peraturan yang lain.

Perkara ekonomi syariah meliputi : a. bank syari'ah; b. lembaga
keuangan mikro syari'ah. c. asuransi syari‘ah; d. reasuransi syari‘ah; e. reksa
dana syari'ah; f. obligasi syari'ah dan surat berharga berjangka menengah
syari'ah; g. sekuritas syari'ah; h. pembiayaan syari‘ah; i. pegadaian syari‘ah; j.
dana pensiun lembaga keuangan syari'ah; dan k. bisnis syari'ah.

Yang dimaksud dengan “waris” adalah penentuan siapa yang menjadi
ahli waris, penentuan mengenai harta peninggalan, penentuan bagian masing-
masing ahli waris, dan melaksanakan pembagian harta peninggalan tersebut,

Page | 9



serta penetapan pengadilan atas permohonan seseorang tentang penentuan
siapa yang menjadi ahli waris, penentuan bagian masing-masing ahli waris.

Yang dimaksud dengan “wasiat” adalah perbuatan seseorang
memberikan suatu benda atau manfaat kepada orang lain atau
lembaga/badan hukum, yang berlaku setelah yang memberi tersebut
meninggal dunia.

Zakat, Infag dan Shadagah: yang dimaksud dengan "zakat" adalah
harta yang wajib disisihkan oleh seorang muslim atau badan hukum yang
dimiliki oleh orang muslim sesuai dengan ketentuan syari’ah untuk diberikan
kepada yang berhak menerimanya. Yang dimaksud dengan “infaq” adalah
perbuatan seseorang memberikan sesuatu kepada orang lain guna menutupi
kebutuhan, baik berupa makanan, minuman, mendermakan, memberikan
rezeki (karunia), atau menafkahkan sesuatu kepada orang lain berdasarkan
rasa ikhlas, dan karena Allah Subhanahu Wata’ala. Yang dimaksud dengan
“shadagah” adalah perbuatan seseorang memberikan sesuatu kepada orang
lain atau lembaga/badan hukum secara spontan dan sukarela tanpa dibatasi
oleh waktu dan jumlah tertentu dengan mengharap ridho Allah Subhanahu
Wata’ala dan pahala semata.

Kalau kita memperhatikan kitab-kitab fikih yang mengandung hukum-
hukum syari’at yang bersumber dari Kitab Allah, Sunnah Rasulnya, serta Ijma
(kesepakatan) dan ljtihad para ulama kaum muslimin, niscaya kita dapati
kitab-kitab tersebut terbagi menjadi tujuh bagian, yang kesemuanya
membentuk satu undang-undang umum bagi kehidupan manusia baik bersifat
pribadi maupun bermasyarakat, sebagai berikut:

1. Hukum-hukum yang berkaitan dengan ibadah kepada Allah. Seperti
wudhu, shalat, puasa, haji dan yang lainnya. Dan ini disebut dengan Fikih
Ibadah.

2. Hukum-hukum yang berkaitan dengan masalah kekeluargaan. Seperti
pernikahan, talag, nasab, persusuan, nafkah, warisan dan yang lainya.
Dan ini disebut dengan fikih Al ahwal As sakhsiyah.

3. Hukum-hukum yang berkaitan dengan perbuatan manusia dan hubungan
diantara mereka, seperti jual beli, jaminan, sewa menyewa, pengadilan
dan yang lainnya. Dan ini disebut fikih mu’amalah.

4. Hukum-hukum yang berkaitan dengan kewajiban-kewajiban pemimpin
(kepala negara). Seperti menegakan keadilan, memberantas kedzaliman
dan menerapkan hukum-hukum syari’at, serta yang berkaitan dengan
kewajiban-kewajiban rakyat yang dipimpin. Seperti kewajiban taat dalam
hal yang bukan ma’siat, dan yang lainnya. Dan ini disebut dengan fikih
siasah syar’iah.

5. Hukum-hukum yang berkaitan dengan hukuman terhadap pelaku-pelaku
kejahatan, serta penjagaan keamanan dan ketertiban. Seperti hukuman

Page | 10



terhadap pembunuh, pencuri, pemabuk, dan yang lainnya. Dan ini disebut
sebagai fikih Al ‘ukubat.

6. Hukum-hukum yang mengatur hubungan negeri Islam dengan negeri
lainnya. Yang berkaitan dengan pembahasan tentang perang atau damai
dan yang lainnya. Dan ini dinamakan dengan fikih as Siyar.

7. Hukum-hukum yang berkaitan dengan akhlak dan prilaku, yang baik
maupun yang buruk. Dan ini disebut dengan adab dan akhlak

Dengan demikian, jika kita komparasi antara syari’at/hukum Islam
dalam kitab fikih dan hukum Islam yang berlaku diterapkan di Indonesia yang
paling utama adalah pidana/jarimah pembunuhan dengan hukum gisas,
perzinaan dengan rajam dan pencurian dengan potong tangan. Walhasil
hamper semua hukum Islam berlaku di Indenesia meskipun Indonesia buka
negara Islam/daulah islamiyabh.

Wallahu ‘alam bi shawab.

Page | 11



